Dialoog Phaedrus (Plato)

De Phaedrus is een dialoog van Plato, waarschijnlijk rond 370-360 v.Chr. geschreven.
In dit polyfone werk zijn meerdere thema's verweven, en, met uitzondering van het
onderwerp 'politiek’, komen alle onderwerpen uit Plato's filosofie hier aan bod. In de
meest algemene zin is de beinvioeding van de ene mens door de andere het hoofdthema.
Deze beinvioeding kan plaatsvinden in de vorm van taal (retorica, dialectiek, filosofisch
gesprek, geschreven taal), liefde of geneeskunde. Een tweede thema dat hier doorheen
speelt is het onderscheid: wel of niet geinspireerd. Dit onderscheid kan toegepast worden
op de genoemde wijzen van beinvloeding.

Deelnemers aan het gesprek

Socrates en Phaedrus, die we ook uit het Symposium kennen, zijn de enige twee
personages.

Inhoud
Inleiding (227a - 230e)

De dialoog begint met een beschrijving van de idyllische omgeving waarin het gesprek
tussen Socrates en Phaedrus plaats zal vinden. Expliciet zegt Socrates dat hij normaal
altijd in de stad vertoeft, omdat alleen mensen hem iets kunnen leren, niet de natuur.
Maar hij toont zich ontvankelijk voor het natuurschoon. Phaedrus en hij strekken zich op
het heetst van de dag uit in de schaduw van een plataan, op het hellende gras langs de
oever van de rivier de Ilyssos, waar ze het gezang van krekels horen. Phaedrus blijkt een
redevoering over de liefde (van Lysias) bij zich te hebben, die hij gaat voorlezen. Lysias
(£445 - 380 v. Chr) was een beroemd Grieks redenaar.

Redevoering van 'Lysias’' (230e - 237a)

Deze redevoering van Lysias bevat de stelling: het is beter om bemind te worden door
een oudere minnaar die niet verliefd op je is, dan door iemand die dat wel is. Aan de
liefde van iemand die zichzelf onder controle heeft zijn minder risico's verbonden, zijn
liefde zal stabieler zijn.

Phaedrus is enthousiast over deze tekst, Socrates niet. Hij zegt dat de rede misschien
wel kunstig in elkaar gezet is, maar pover van inhoud en herhalingen bevat. De taal is
enigszins formeel en het tegendeel van meeslepend; het is voor Plato een voorbeeld van
een niet-geinspireerde tekst. Phaedrus daagt Socrates nu uit zelf met een betere rede
over dit zelfde thema te komen. Na enig tegenstribbelen gaat Socrates daarop in.

Eerste redevoering Socrates (237a - 243e)

Socrates begint met het geven van een definitie van eros: liefde is de begeerte naar de
vreugden van schoonheid, ondersteund door de specifieke begeerte naar mooie
lichamen. Hier onderbreekt Socrates zichzelf, om te constateren dat hij wel bezeten lijkt
door de nimfen uit de omgeving. Onder invloed zijn van eros, dat wil zeggen verliefd zijn,
is een ziekte. Zo iemand zal ook ten koste van zijn beminde proberen zijn eigen
verlangens te bevredigen. En als zijn verliefdheid is opgehouden zal hij hem vergeten.
Het is te vergelijken met de 'liefde' van wolven voor lammeren.

Socrates' rede is minder formeel en gevarieerder dan die van 'Lysias', maar de 'inhoud' is
vergelijkbaar. Onmiddellijk na afloop realiseert Socrates zich dat Eros een God is, de
zoon van Aphrodite, en dus niet iets slechts kan zijn. Het is misplaatst en getuigt van een

Dialoog Phaedrus van Plato pagina - 1 -


http://nl.wikipedia.org/wiki/Plato
http://nl.wikipedia.org/wiki/Socrates_(filosoof)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Symposium_(Plato)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Lysias
http://nl.wikipedia.org/wiki/Eros_(god)
http://nl.wikipedia.org/wiki/Aphrodite

gebrek aan eerbied hem zo voor te stellen als in deze reden is gebeurd. En het was ook
allemaal niet waar wat gezegd werd. Een geheel andere rede is nodig om deze fout te
herstellen.

Socrates' tweede redevoering (243e - 257b)

Socrates begint met een bewijs voor de onsterfelijkheid van (de) ziel. Ziel is de (enige)
bron van alle beweging, en zelf-bewegend. Ze moet er altijd geweest zijn, want anders
dan door haar toedoen kan nooit enige beweging tot stand zijn gekomen. Als de ziel zou
'sterven' zou daarmee alles tot stilstand komen; maar 'beweging' is haar essentie, en dus
kan ze niet sterven. Daarna lanceert Socrates de vergelijking van de ziel met een
gevleugeld tweespan: de menselijke ziel bestaat uit een 'goed' (gehoorzaam) en een
'slecht' (eigenwijs) paard, plus de wagenmenner (het verstand), die het geheel in het
gareel moet houden. Dan beschrijft Socrates een hemelse processie, die elke 10.000 jaar
plaats vindt, en waarin de zielen (die van de goden gaan die van de mensen hierin voor)
middels hun vleugels opstijgen naar de rand van het hemelgewelf. (Zie voor de letterlijke
tekst bijlage 2, een tekstdeel uit het boek 'Onuitputtelijk is de waarheid’” van Otto
Duintjer) De zielen van de goden voltooien deze reis gemakkelijk, en zij aanschouwen,
op het rondwentelende gewelf, de eeuwige Ideeén. Onder de menselijke zielen ontstaat
een enorm gedrang, omdat elke ziel naar boven streeft; als gevolg hiervan leiden de
vleugels schade, en vallen veel zielen naar beneden zonder iets gezien te hebben van de
Ideeén (dat worden de zielen die in dieren terechtkomen); andere zielen hebben
gedeeltelijk de Ideeén aanschouwd: dit zien van de Ideeén wordt beschreven als een
initiatie. Deze zielen komen terecht in menselijke lichamen. Hierbij treedt een gradatie
op, in die zin dat de zielen die het meest gezien hebben bestemd zijn voor een man die
wijsgeer wordt, of minnaar van het schone, of begaafd is voor het muzische of voor de
liefde; voorlaatst in deze hiérarchie zijn de sofisten en wie bij het volk in het gevlei wil
komen, en de zielen die het minst gezien hebben zijn bestemd voor tirannen.

Tijdens het leven op aarde na afloop van deze processie kunnen onze zielen herinnerd
worden aan de Ideeén die ze gezien hebben, en met name het zien van Schoonheid is
hiertoe geéigend (zaken als Rechtvaardigheid zijn voor ons veel moeilijker te
'herkennen'). En hiermee is een nieuwe conceptie van erdos geintroduceerd: liefde
ontstaat als onze ziel bij het zien van iemand anders herinnerd wordt aan de Idee van
het Schone. (Socrates beschrijft alle fysieke en psychische verschijnselen die hiermee
gepaard gaan); alleen in het voorwerp van haar liefde vindt de ziel hiervoor haar dokter.
Liefde van een echte minnaar is daarmee iets goddelijks, en hoger aan te slaan dan de
attenties van een niet door liefde geinspireerde 'minnaar".

Gesprek naar aanleiding van de redevoeringen (257b - 279c)

Socrates rekt het begrip retorica op door alle gesproken woord erbij te betrekken; in
deze zin is Zeno met zijn paradoxen ook een redenaar: ook hij weet mensen een illusie
voor te houden, en deze als waarheid te presenteren. Om illusie van waarheid te kunnen
scheiden is kennis van wat 'waar' is, nodig. Van dit onderscheid waar-onwaar komt het
gesprek op het maken van de juiste onderscheiden in het algemeen, hetgeen de kunst
der dialectiek genoemd wordt. Het gaat hier om de kunst van het maken van de juiste
onderverdelingen: Mania bijvoorbeeld kan een menselijke ziekte zijn, maar ook een
goddelijke inspiratie. Deze laatste kan weer worden onderverdeeld in dichtkunst,
voorspellende gaven, initiaties, en liefde (in de hemeltocht hebben de zielen één
bepaalde God gevolgd; daarvan is het afhankelijk voor welke van deze gaven een
menselijke ziel het best is toegerust.) De dialecticus kan deze onderscheidingen maken,
maar ook andersom verschillende zaken onder één noemer brengen.

Dialoog Phaedrus van Plato pagina - 2 -


http://nl.wikipedia.org/wiki/Idee%C3%ABnleer
http://nl.wikipedia.org/wiki/Sofisten
http://nl.wikipedia.org/wiki/Zeno_van_Elea

Hij die deze kunst van de dialectiek beheerst kan de retorica ten goede aanwenden.
Hierna laat Socrates een aantal contemporaine redenaars de revue passeren, waarvan
Pericles als de beste genoemd wordt, omdat deze in contact stond met Anaxagoras de
filosoof. Aan het einde van de dialoog wordt de jonge Isocrates (436-338 v.Chr.) als een
veelbelovende redenaar genoemd. De goede redenaar wordt een psychagoog genoemd,
iemand die zielen (in een bepaalde richting) leidt. De redenaar moet hiertoe zowel de ziel
kennen, als ook zijn werktuig, de woorden, zoals een arts het lichaam moet kennen en
de medicijnen. In die zin is de redevoering van 'Lysias' slecht, want deze beroert de ziel
niet. Dat komt doordat hij niet door de waarheid geinspireerd was.

Mythe van Theuth: waarde van het geschreven woord (274c - 277a)

De Egyptenaar Theuth had onder andere het schrift uitgevonden. Hij ging hiermee naar
zijn koning, Thamos, die hem erop wees dat deze uitvinding wellicht eerder negatieve
dan positieve kanten heeft. Het menselijk geheugen zal er door achteruitgaan, omdat
mensen zullen steunen op geschreven aantekeningen. En verder zou een onderricht,
alleen gebaseerd op geschreven teksten, een schijnonderricht zijn, dat onverdraaglijk
arrogante mensen op zal leveren, die denken heel wat te weten, maar geen enkel inzicht
en begrip hebben.

Op deze mythe (afkomstig uit de koker van de schrijver Plato) bouwt Socrates voort,
door het geschrevene te vergelijken met een schilderij waarop mensen staan afgebeeld:
men kan ze bewonderen, maar ze zullen zwijgen wanneer men ze een vraag stelt. Zo zijn
ook geschreven teksten slechts zwijgende imitaties van een echt, levend (filosofisch)
gesprek. (Hier wordt dus niet en bloc alle geschreven woord afgewezen: dat wetten
worden opgetekend bijvoorbeeld is in orde. Plato schreef dialogen om zoveel mogelijk die
filosofische gesprekken te benaderen. Maar door deze mythe waarschuwt hij zijn lezers
dat ook zijn eigen werk slechts geschreven woord is.)

Bron: https://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus (Plato)

Dialoog Phaedrus van Plato pagina - 3 -


http://nl.wikipedia.org/wiki/Anaxagoras
http://nl.wikipedia.org/wiki/Isocrates
https://nl.wikipedia.org/wiki/Phaedrus_(Plato)

